
ISSN 0245-9329

69e année JANVIER-FÉVRIER 2025 N° 409

“PRÉPAREZ UN CHEMIN 
POUR LE PEUPLE”

Ésaïe 62 : 10
SOMMAIRE

Texte-Devise 2024 — La lampe de 
l'Éternel — Psaume 119 : 105 ...........	 2

De la guerre à la paix .............................	 5
Une lumière plus éclatante ....................	 6
Une question d'actualité : l'œuvre de  
notre Pasteur durera-t-elle ? ..................	 7

Le Mont des Oliviers — le Royaume 
de bénédiction ...................................	 10

La providence de Dieu concernant 
deux reines — Esther 4 : 1 — 5 : 3 ...	 11

ISSN 0245-9329

“PRÉPAREZ UN CHEMIN 
POUR LE PEUPLE”

Ésaïe 62 : 10
SOMMAIRE

Prenez garde — Texte-Devise 2025  
— 1 Timothée 4 : 15 ...........................	 2

Aspects de la méditation chrétienne ......	 4
Les Écritures sur la méditation ...............	 5
Dieu, notre Instructeur ...........................	 6
Des paroles saines ................................	 8
La justice d'abord — ensuite l'amour .....	 8

Pensées sur un serviteur de Jéhovah 
qui meurt jeune — Éphésiens 2 : 9, 10	 9

Quelques pas dans la croissance 
chrétienne — 1 Pierre 5 : 10 .............	 11



Édition française de THE BIBLE STANDARD, par Leon SNYDER, pour le Mouvement Missionnaire Intérieur Laïque,  
Chester Springs (Pie) 19425, E.U.A. Bimestriel, Branche Française : Directeur de la publication : André KUC — 9 rue de 
Marqueffles  — 62172 BOUVIGNY-BOYEFFLES — Tél. 03 21 29 70 67. www.etendarddelabible.org — mmilfr@orange.fr — 
Abonnement annuel 30 €, abonnement numérique (en pdf) : 10 €, à régler à M.M.I.L. — BARLIN — C.C.P. Lille 9355.32 C — N° 409.

2 — L’ÉTENDARD DE LA BIBLE

L'atmosphère 
de cette étude est 
suscitée par le 
Psalmiste : "Comment 
un jeune homme 
rendra-t-il sa voie 
pure ? Ce sera en y 
prenant garde selon 
ta parole" (Psaume 
119 : 9). Le Psalmiste 
pose la question dans 
le but même de sug-
gérer la réponse, et 
celle-ci est en pleine 
harmonie avec la prière de notre Seigneur. Ce 
n'est pas afin qu'ils soient ôtés du monde, mais 
qu'ils soient gardés du mal, montrant que la seule 
façon pour un jeune homme de garder son chemin 
de vie pur c'est de prendre garde conformément à 
la Parole du Seigneur. L'Apôtre Paul dit aussi que 
toute écriture inspirée est de Dieu et est utile pour 
enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour ins-
truire dans la justice, et rendre sage à salut par la 
foi en Christ Jésus.

Ce que les Écritures ne disent pas, c'est com-
ment le chrétien consacré peut allier l'esprit et les 
méthodes de Christ avec l'esprit et les méthodes du 
monde pour en faire ce que les hommes appellent 
la réussite dans la vie. Elles n'ouvrent pas la voie 
à la réussite financière, politique ou sociale mais 
elles "nous enseignent que, renonçant à l'impiété et 
aux convoitises du monde, nous devons vivre so-

brement, dans la droi-
ture et la piété dans le 
siècle présent ; atten-
dant la bienheureuse 
espérance [de l'évan-
gile] et l'apparition 
glorieuse de notre 
grand Dieu et de 
notre Sauveur Jésus 
Christ, qui s'est don-
né Lui-même pour 
nous, afin de nous ra-
cheter de toute iniqui-
té, et de nous purifier 

pour lui-même, afin que nous formions un peuple 
acquis [non pas un peuple qui s'efforce d'obtenir 
les choses de ce monde, mais] un peuple zélé pour 
les bonnes œuvres" (Tite 2 : 12-14). Oui, le jeune 
homme qui veut suivre Christ doit renoncer aux 
ambitions et aux plaisirs de la vie actuelle et vivre 
pour les richesses durables et satisfaisantes de la 
vie à venir.

Cependant la Parole du Seigneur, riche de 
sagesse et de conseils, ne peut profiter, même au 
chrétien consacré, s'il ne va pas vers ces pages qui 
enseignent la justice dans un esprit de douceur et 
de prière. De même, la Parole du Seigneur ne pro-
fite pas au lecteur négligent qui ne médite pas ses 
préceptes ou qui n'étudie qu'occasionnellement la 
loi parfaite de la liberté, qui se complait, mais ou-
blie aussitôt l'homme qu'il était et par conséquent 
n'applique pas l'instruction (Jacques 1 : 22-24). 

PRENEZ GARDE
Texte-Devise 2025

“Médite ces choses et sois-y tout entier, afin que  
tes progrès soient évidents pour tous” (Cr.) — 1 Timothée 4 : 15.

Médite ces choses et sois-y tout entier, 
afin que tes progrès soient évidents pour tous (Cr.)

1 Timothée 4 : 15

2
0
2
5



JANVIER - FÉVRIER 2025 — 3

Mais celui qui étudie le 
livre de Dieu riche d'en-
seignements, qui peut 
réellement dire  : "Tes 
paroles se sont-elles 
trouvées, je les ai man-
gées [je les ai appliquées 
avec diligence à l'édifica-
tion de mon caractère]  ; 
et Tes paroles ont été 
pour moi l'allégresse et 
la joie de mon cœur"  ; 
"Heureux l'homme qui 
trouve son plaisir dans la 
loi de l'Éternel, et qui la 
médite jour et nuit" ; "et je rappellerai les œuvres 
de l'Éternel, Car je me souviens de tes merveilles 
d'autrefois" ; "je médite tes ordonnances, j'ai tes 
sentiers sous les yeux. Je fais mes délices de tes 
statuts, je n'oublierai pas ta parole" (Jérémie 15 : 
16 ; Psaumes 1 : 2 ; 77 : 12 ; 119 : 15, 16). Celui-là, 
et uniquement celui-là marche dans le droit sentier 
en s'attachant à la Parole de l'Éternel. 

Ce fut cette ligne de conduite que Paul 
conseilla à Timothée, afin qu'il se garde pur des 
souillures du monde, qu'il soit un exemple et un 
ministre fidèle pour les autres, quand il dit : "Sois 
un modèle des fidèles, en parole, en conduite, en 
amour, en foi, en pureté... Médite ces choses, sois-
y tout entier, afin que tes progrès soient évidents 
pour tous" (1 Timothée 4 : 12, 15).

Les résultats n'apparaîtront certainement pas 
si l'on ne tire pas profit des instructions données. 
Le caractère ne peut mûrir que dans des conditions 
appropriées ; et si les prétentions abondent là où 
le caractère fait défaut ou n'est pas développé en 
conséquence, quelle triste situation et quelle dé-
ception évidente pour tous les saints capables de 
discernement ! 

Ainsi, par conséquent, que le jeune chrétien 
[pas seulement en nombre d'années] observe bien 
les conseils de sagesse et qu'il prête attention à 
ses voies selon la Parole de l'Éternel. Qu'il vienne à 
elle pour trouver la réponse à toutes ses questions 
sur ses droits et ses devoirs ; qu'il étudie comment 
la loi parfaite de Dieu — la loi d'amour — s'applique 
à toutes les conditions et à toutes les circonstances 
de sa vie quotidienne, ses associations et ses obli-
gations. Ce faisant, il ne peut que croître continuel-
lement en grâce, et il ne manquera pas de porter 
des fruits de l'esprit. 

Mais la jeunesse n'est pas le seul moment 
où la vie doit être dirigée par la Parole du Seigneur. 

Tandis que la seule fa-
çon de bien commencer 
est de prendre garde 
à notre voie selon la 
Parole de Dieu, il est tout 
aussi juste et nécessaire 
d'y prendre garde et d'y 
méditer jusqu'au crépus-
cule de notre vie. Une 
vie passée de cette ma-
nière devient belle dans 
le grand âge et devrait 
manifester tous les fruits 
de l'esprit teintés de la 
lueur de la maturité ; elle 

est une bénédiction aimante pour tous ceux qui 
se trouvent dans les sphères de son influence. En 
effet, quel modèle de piété se trouve chez chaque 
saint âgé lorsque le gris de sa tête est couronné 
de la beauté de la sainteté, quand une vie longue 
de renoncement et de discipline produit une dé-
monstration pratique de la puissance de la grâce 
divine pour surmonter les tendances dégradantes 
de notre nature déchue ! Quel modèle d'endu-
rance patiente, de tendre compassion, de patience 
douce, devrait être le chrétien âgé, à même de 
donner des conseils bienveillants et une assistance 
opportune de diverses façons à ceux qui portent 
encore les fardeaux et des épreuves quotidiennes, 
les encourageant, les inspirant à de nobles actions, 
à la force persistante, et appréciant pleinement tout 
leur labeur d'amour ! 

La vie spirituelle, tout comme la vie physique, 
se développe selon des lois établies. De même que 
la vie naturelle doit être alimentée et nourrie selon 
les lois de la nature, pour sa subsistance, son dé-
veloppement et sa santé, ainsi la vie spirituelle doit 
être nourrie par les divers moyens de la grâce et 
alimentée en continu par la Parole du Seigneur : 
"Tes paroles se sont-elles trouvées, je les ai man-
gées".

La Parole de Vérité de Dieu, la Bible, est ce 
qu'un catalogue de semences est pour un jardi-
nier, riche de sujets qui développent des traits [se-
mences] qui ne peuvent mûrir que dans des condi-
tions appropriées ; et si les déclarations abondent 
là où le caractère fait défaut ou n'est pas développé 
en conséquence, quelle triste situation et quelle dé-
ception évidente pour tous les saints capables de 
discernement ! 

Lorsque nous estimons le coût de chaque 
semence, puisse le jeune chrétien s'imprégner des 
conseils de sagesse et prendre garde à sa conduite 

Entraînez Votre Esprit à Être Plus Fort  
Que Vos Émotions ; Entraînez-le à Être Positif  

et Votre Corps Suivra !

Sois un Modèle
des Fidèles
En Conduite
En Esprit

En Amour
En Pureté

1 Timothée 4 : 1 2



4 — L’ÉTENDARD DE LA BIBLE

selon la Parole du Seigneur. 
Qu'il s'en approche pour la ré-
ponse à toutes les questions 
sur ses devoirs et obligations ; 
et qu'il étudie la loi parfaite de 
Dieu — la loi d'amour — com-
ment elle s'applique à toutes 
les conditions et à toutes les 
circonstances de sa vie quo-
tidienne. Ce faisant, il croîtra 
fermement en grâce et nul doute qu'il produira les 
fruits de l'esprit.

Les enfants consacrés ont le privilège d'avoir 
un Père dans les cieux ; ils sont donc appelés 
l'épître de Christ "écrite non avec de l'encre, mais 
par l'Esprit du Dieu vivant, non sur des tables 
de pierre, mais sur les tables de chair du cœur" 
(2 Corinthiens 3 : 3). Combien donc devrions-nous 
être prudents lorsque nous allons dans le monde, 
rendant témoignage à la Vérité, par nos paroles et 
par notre conduite, afin de ne pas porter l'opprobre 
sur le nom de notre Père céleste ou celui de notre 
bien-aimé Seigneur et Sauveur ! Avec la grâce de 
Dieu, nous devons refléter l'image de Jésus, afin 
que ceux qui refusent de recevoir nos paroles 
puissent, en observant notre conduite chrétienne, 
finalement glorifier notre Père qui est dans les 
cieux. Notre Seigneur et Maître dit à Son Église 
"Vous êtes la lumière du monde". Il exhorte : "Que 
votre lumière luise ainsi devant les hommes, en 
sorte qu'ils voient vos bonnes œuvres, et qu'ils glo-
rifient votre Père qui est dans les cieux" (Matthieu 
5 : 14, 16).

Le chrétien consacré doit marcher avec cir-
conspection [avec prudence, marcher avec pré-
caution]. Oh, combien nous devons marcher avec 
prudence pour plaire à Dieu ! (voir BS 1969, p. 2 
— en fr. non traduit) ; marcher, non comme des 
personnes ignorantes, mais comme des hommes 
sages, rachetant le temps (tirant profit des occa-
sions qui se présentent) parce que les jours sont 
mauvais. Les temps sont fâcheux (2 Timothée 3 : 
1-8) et ce n'est que dans le calme et la sagesse de 
la douceur, considérant Christ, notre Conducteur, 
que nous serons à même de marcher sur notre 
chemin difficile vers son glorieux terme. 

ASPECTS DE LA MÉDITATION CHRÉTIENNE

L'enfant consacré de Dieu médite à chaque 
fois qu'il tourne ses pensées vers Dieu ou pense 
à Son caractère, à Son plan, à Ses principes, sur-
tout tels qu'ils sont expliqués dans Sa Parole de 
Vérité. Certaines périodes de méditation, cepen-

dant, sont plus intenses que 
d'autres, par exemple durant 
la prière. Luther, Wesley et 
d'autres membres importants 
parmi les chrétiens passaient 
fréquemment de nombreuses 
heures en prière intense. Notre 
Seigneur Jésus communiait 
fréquemment en prière avec 
le Père, y passant parfois des 

nuits entières (Matthieu 14 : 23 ; Luc 6 : 12 ; 11 : 1).
Nos prières sincères dans la confession, la 

gratitude, la louange et la communion, sont géné-
ralement des formes de méditation et exigent que 
nous nous détachions mentalement des choses 
égoïstes et terrestres. De même, lors de nos pé-
riodes de réflexion, lorsque nous considérons les 
attributs de Dieu et ce qu'Il a fait pour nous dans 
notre vie, nous faisons "de la transcendance" dans 
notre esprit — éloignant nos pensées plus parti-
culièrement de ce qui est mondain, éphémère, et 
temporel pour nous concentrer sur les choses éter-
nelles (2 Corinthiens 4 : 16-18). Plus cette médi-
tation est fréquente et soutenue, plus elle devient 
une habitude, et ainsi notre caractère se façonne 
de plus en plus selon les traits de la ressemblance 
à Dieu et à Christ (voyez notre BS d'avril 1977  
N° 493, p. 27 — pour davantage de pensées sur 
ce sujet).

Dans la Manne Céleste Quotidienne, le com-
mentaire du Psaume 116 : 7 déclare : "l'habitude 
de penser du chrétien a en vérité beaucoup à faire 
avec son progrès spirituel ou sa rétrogression ; elle 
est aussi un indice de son état spirituel. Les bonnes 
habitudes de penser doivent être soigneusement 
cultivées. Par "habitude de penser" nous enten-
dons cette condition normale à laquelle l'esprit 
retourne habituellement (d'une manière caractéris-
tique) dans les moments de loisir mental. Lorsque 
nous remplissons les obligations journalières de la 
vie, nous devons nécessairement concentrer nos 
énergies mentales sur notre travail, car, si nous ne 
le faisions que machinalement et sans y concen-
trer notre pensée, nous ne pourrions bien le faire ; 
toutefois, même ici, le principe chrétien bien établi 
dans le caractère guidera inconsciemment. Quand 
la tension d'esprit due au travail et aux soucis est 
momentanément relâchée, l'habitude établie de 
penser devrait, comme l'aiguille vers le pôle, re-
tourner rapidement à son repos en Dieu."

Pour le chrétien, un des moyens les plus 
efficaces d'obtenir un caractère semblable à celui 
de Dieu et de Jésus, est de méditer avec ferveur 

J’AI CHOISI LA VOIE  
DE LA FIDÉLITÉ,  

J’AI PLACÉ [DEVANT 
MOI] TES JUGEMENTS

Psaume 119 : 30



JANVIER - FÉVRIER 2025 — 5

sur leur caractère (2 Corinthiens 3 : 18). C'est pour 
cette raison que l'Apôtre Paul encourage les dis-
ciples de Jésus à "le considérer" (Hébreux 12 : 3) 
— afin de puiser la force dans Son exemple de fi-
délité, de prendre modèle sur Lui. Si nous désirons 
progresser dans la ressemblance à Christ, nous 
devrions suivre le conseil de Paul à Timothée  : 
"Médite ces choses ; sois-y tout entier [nous de-
vrions constamment nous préoccuper de pensées 
bonnes et établies], afin que tes progrès soient évi-
dents pour tous" (Cr.) (1 Timothée 4 : 15 ; voyez 
aussi Philippiens 4 : 8). L'habitude de penser et de 
sentir façonne ce que l'on est, en bien ou en mal 
(Luc 6 : 43-45).

LES ÉCRITURES SUR LA MÉDITATION

Psaume 119 : 97 : "Combien j'aime Ta loi ! 
Tout le jour je la médite". Cette méditation doit être 
inspirée par l'amour que nous avons pour Dieu et 
pour Sa volonté.

Psaume 119 : 15 : "Je méditerai tes préceptes 
et je regarderai à tes sentiers". La méditation se 
réjouit de Ses préceptes et de Ses statuts.

Philippiens 4 : 8 : "Au reste, frères, toutes 
les choses qui sont vraies, toutes les choses qui 
sont vénérables, toutes les choses qui sont justes, 
toutes les choses qui sont pures, toutes les choses 
qui sont aimables, toutes les choses qui sont 
de bonne renommée — s'il y a quelque vertu et 
quelque louange — que ces choses occupent vos 
pensées". La méditation se préoccupe de la Parole 
de Dieu en général.

Josué 1 : 8 : "Que ce livre de la loi ne s'éloigne 
pas de ta bouche, médite-le jour et nuit, afin que tu 
prennes garde à faire selon tout ce qui y est écrit ; 
car alors tu feras réussir tes voies, et alors tu pros-
péreras". La méditation est convenable constam-
ment et en toute circonstance.

Psaume 77 : 6 : "Je me souviens, de nuit, 
de mon cantique ; je médite en mon cœur, et mon 
esprit cherche diligemment". La méditation rend 
l'âme humble.

Psaume 104 : 34 : "Que ma méditation lui 
soit agréable ; moi, je me réjouirai en l'Éternel". La 
méditation apporte la joie.

Psaume 49 : 3 : "Ma bouche dira des paroles 
de sagesse, et la méditation de mon cœur sera 
pleine d'intelligence". La méditation fixe la Vérité 
de Dieu dans l'esprit et dans le cœur.

On peut méditer à toute heure du jour ou de 
la nuit. C'est en méditant sur toutes les qualités du 
caractère de Dieu et de Christ, que nous dévelop-
pons ces mêmes qualités en nous. Nous devrions 

méditer sur Jéhovah, Son plan et Ses œuvres, 
matin, midi et soir, autant que les exigences de 
nos occupations et de nos justes responsabilités 
envers les autres le permettent, communiant tou-
jours avec Lui en esprit, sachant qu'Il est toujours 
présent, que même durant notre sommeil Il nous 
surveille et nous garde (Psaumes 4 : 8 ; 139 : 17, 
18). Comme il est juste donc de nous associer à 
Lui dans notre esprit, dès notre réveil et tout le jour 
durant ! Oh, la paix durable de l'esprit et du cœur, 
obtenue seulement à travers la Parole de Dieu, 
donnera la sérénité dans toutes les circonstances.

Il nous a été donné de comprendre que l'un 
des quatre attributs de Dieu est la sagesse. Un 
des vases choisis de Dieu, le roi Salomon, réputé 
pour être l'homme le plus sage qui ait jamais vécu, 
est connu pour sa sagesse, même s'il a plus ou 
moins bien suivi ses propres enseignements. Il est 
également admis qu'il s'agit d'une saine sagesse 
— aussi vraie aujourd'hui que lorsqu'ils furent pro-
noncés. Le fait qu'il nous est dit que Dieu entendit 
la prière de Salomon pour obtenir la sagesse, et 
accéda à sa requête, associé au fait que ses écrits 
furent acceptés comme une partie du canon consa-
cré par les auteurs du Nouveau Testament, qui au 
contraire les ont actés, est pour nous une garan-
tie suffisante que la sagesse de ces proverbes est 
d'une sorte qui vient d'en-haut.

Salomon, en tant que père, suggère que le 
fils obéissant d'un père sage prolongera ses jours, 
en prêtant attention au bon conseil : "Élève le jeune 
garçon selon la règle de sa voie ; même lorsqu'il 
vieillira, il ne s'en détournera point" (Proverbes 
22 : 6). Le père de Salomon dit ces paroles : "Ma 
bouche dira des paroles de sagesse, et la médi-
tation de mon cœur sera pleine d'intelligence" 
(Psaume 49 : 3).Tout le cours de la vie du parent 
devrait manifester envers ses enfants son amour 
pour eux, et son profond intérêt pour leur bien-
être. L'enfant est naturellement disposé à avoir une 
haute opinion de ses parents, et à apprécier leur 
avis, sauf si cette confiance candide a été brisée 
par un traitement dur, des menaces ou de la négli-
gence parentale. Salomon, en tant que père, sug-
gère que le fils obéissant d'un père sage prolon-
gera ses jours, en prêtant attention au bon conseil. 
Notre Père céleste dit de Son Fils : "Quoiqu'il fût 
Fils, a appris l'obéissance par les choses qu'il a 
souffertes" (Hébreux 5 : 8).

Vraiment, nous pouvons appliquer avanta-
geusement cette leçon aux fils de Dieu, et consi-
dérer Dieu comme étant Celui qui parle ; car dans 
les choses saintes, nous ne pouvons que copier 



6 — L’ÉTENDARD DE LA BIBLE

le Père céleste. Alors que nous étions encore 
pécheurs, Il nous racheta et par Son amour et Sa 
justice, Il a attiré tous ceux qui l'ont été à Christ 
comme le Rédempteur. En venant à Christ pour 
le pardon des péchés, selon la justification par la 
foi en Son sang, nous sommes de cette manière 
venus au Père. Ce fut alors que le Père céleste 
S'adressa à nous par Sa Parole, en disant : "Mon 
fils, donne-moi ton cœur" (Proverbes 23 : 26) — 
tes affections, ton amour et ta volonté. Ceux qui 
donnent leur volonté, leur amour et leurs affections 
à Dieu, donnent leur tout ; car notre volonté et nos 
affections nous contrôlent, pour notre bien ou notre 
mal.

Quand nous avons accepté l'invitation de 
Dieu (Romains 12 : 1) et que nous Lui avons 
donné notre cœur, notre tout, comme 
quelqu'un qui Lui est dévoué, pour 
être Siens et pour faire Son bon 
plaisir, ce ne fut pas parce que 
nous L'avons aimé en premier, 
mais parce que Lui nous aima 
le premier et qu'Il donna Son 
Fils en propitiation (satisfac-
tion) pour nos péchés (1 Jean 
4 : 10). Ainsi donc, ayant été 
acceptés par le Père, ayant été 
introduits dans Sa famille, en rece-
vant l'esprit de filiation, Il nous parle 
comme à ceux de Sa famille, dans le lan-
gage de Salomon — c'est-à-dire de prêter atten-
tion à Sa Parole ; et Il nous promet qu'en agissant 
ainsi les années de notre vie seront nombreuses, 
conduisant à la vie éternelle.

DIEU, NOTRE INSTRUCTEUR

Tous ceux qui ont été "enseignés de Dieu" 
peuvent témoigner de l'applicabilité de Proverbes 
4 : 11 à eux-mêmes et à tous ceux de la famille de 
Dieu : "je t'enseignerai la voie de la sagesse, je te 
dirigerai dans les chemins de la droiture". Ceux qui 
se fient aux très grandes et précieuses promesses 
des Écritures peuvent envisager, avec confiance, 
le v. 12 comme une prophétie concernant le soin 
divin sur tous ceux qui se sont placés comme des 
enfants de Dieu, sous la protection et l'instruction 
divines, et qui demeurent dans Son amour. "Quand 
tu marcheras, tes pas ne seront pas gênés, et si 
tu cours, tu ne broncheras pas". Ils sont assurés 
que leurs pas dans la voie spirituelle seront guidés 
par le Seigneur, et qu'ils ne trébucheront pas, aussi 
longtemps qu'ils suivront le chemin dans lequel les 
guide la providence de Dieu : car toutes choses tra-

vaillent ensemble pour le bien de ceux qui aiment 
Dieu suprêmement (Romains 8 : 28).

Plus âgé et plus averti que puisse être le fils 
— le fils spirituel du Père céleste ou le fils naturel du 
père terrestre — plus il devrait apprécier le témoi-
gnage (v. 13) : “Tiens ferme l'instruction, ne la lâche 
pas ; garde-la, car elle est ta vie”. Nous "prenons 
garde" aux paroles de sagesse données en Hébreux 
2 : 1 : "Nous devons prêter une grande attention aux 
choses que nous avons entendues, de peur que 
nous nous en écartions". À l'évidence, il n'est pas 
suffisant pour nous d'entendre la Parole de Dieu  ; 
ni même de la recevoir dans des cœurs honnêtes 
et bons. Il faut aussi que nous la saisissions ferme-
ment ; que nous agissions conformément à elle ; que 

nous l'incorporions comme une partie nécessaire 
de notre être ; ce faisant, l'esprit de Vérité 

devient l'esprit de tous les enfants de 
Dieu — le saint Esprit en eux est en 

harmonie, en plein accord avec 
l'esprit, la disposition et la volon-
té du Père céleste.

Alors que le monde re-
père et se réjouit des bénédic-
tions terrestres communes et 

vraiment glorieuses que notre 
Père aimant et bienveillant dé-

verse sur les bons comme sur les 
méchants, et qu'il Lui rend parfois 

grâce, que notre cœur se réjouisse non 
seulement de ces choses, mais aussi des faveurs 

spirituelles plus élevées accordées seulement aux 
fils de Dieu, rendant toujours grâce et pour toutes 
choses à Dieu le Père au nom de notre Seigneur 
Jésus-Christ.

Mais nous savons que 
toutes choses travaillent 
ensemble pour le bien 
de ceux qui aiment Dieu, 
de ceux qui sont appelés 
selon [son] propos.
Romains 8 : 28

C'est vraiment un état d'esprit heureux, et 
ceux qui peuvent le conserver en tout temps et en 
toutes circonstances sont parvenus à une réali-
sation admirable du caractère et des expériences 
chrétiennes. Chacun d'entre nous a des épreuves 
et des contrariétés. Nous devons garder l'objectif 
en vue. Vivons au-dessus des nuages, sous le so-
leil de l'amour de Dieu, soumettons-nous avec pa-
tience et même avec gratitude aux épreuves dou-

MÉDITER À
TOUT MOMENT

JOUR ou NUIT



JANVIER - FÉVRIER 2025 — 7

loureuses dans l'espérance d'atteindre la fin glo-
rieuse préparée par la providence divine (Romains 
5 : 3-5).

Compte tenu du besoin pressant de sobre 
vigilance et d'une attention soutenue à la volonté 
de Dieu nous concernant, l'Apôtre somme tous 
ceux qui sont dans une certaine mesure grisés et 
abrutis par l'esprit du monde en disant : "Réveille-
toi, toi qui dors, et relève-toi d'entre les morts, et le 
Christ luira sur toi" (Éphésiens 5 : 14). En d'autres 
termes, rejetez l'esprit du monde et réveillez-vous 
à l'importance d'être rempli de l'Esprit de Dieu ; re-
cherchez-Le pour obtenir la lumière de la Vérité qui 
suivra certainement, avec ses influences bénies 
vivifiantes et donatrices de vie. 

"Prenez donc garde à marcher soigneuse-
ment [avec prudence, avec précaution]" (Éphésiens 
5 : 15). Oh, comme nous devons marcher avec 
prudence pour plaire à Dieu ! Nous devons mar-
cher, non comme des personnes ignorantes, mais 
comme des hommes sages, rachetant le temps 
(tirant profit de nos occasions) parce que les jours 
sont mauvais. Les temps sont fâcheux (2 Timothée 
3 : 1-8) et ce n'est que dans le calme et dans la 
sagesse de la soumission et dans la considération 
de Christ, notre Conducteur, que nous serons ca-
pables de marcher sur notre chemin difficile vers 
son glorieux terme.

Comme enfants consacrés de Dieu, nous pou-
vons "prendre garde" en marchant dans la sagesse, 
en rachetant le temps ; comme une partie de la 
seule véritable Église, l'ecclésia, "la maison de Dieu" 
mentionnée en 1 Timothée 3 : 15 qui n'est pas un 
bâtiment, avec ou sans clocher, dans lequel se réu-
niraient les chrétiens ; mais c'est la véritable Église, 
l'ecclésia. Le mot grec "ecclésia" signifie les appe-
lés. Dans un sens étroit, les symboles de l'Autorité 
de Christ et du Corps de l'Église sont principalement 
mêlés ; le même principe s'applique à toutes les 
ecclésias du peuple consacré de Dieu aujourd'hui, 
parce qu'elles font toutes partie de l'église, l'ecclé-
sia (les appelés) dans un sens plus large. Nous ne 
devons pas oublier que d'autres membres que le 
Petit Troupeau sont représentés dans le mariage 
avec notre Seigneur Jésus. Dans son mariage avec 
Boaz, Ruth typifie les premiers Jeunes Dignes dans 
un mariage symbolique avec notre Seigneur Jésus 
(Ruth 4 : 10-13 ; E. Vol. 4, pp. 394-395 — en fr. V.P. 
N° 48, p. 93, col. 2, p. 94, col. 1).

Notre Maître dit à Sa seule véritable Église : 
"Vous êtes la lumière du monde". Il exhorte : "Que 
votre lumière luise ainsi devant les hommes, en 
sorte qu'ils voient vos bonnes œuvres, et qu'ils glo-

rifient votre Père qui est dans les cieux" (Matthieu 
5 : 14, 16). Si nous laissons le péché, l'égoïsme, 
l'erreur, la mondanité, l'esprit sectaire ou les désirs 
de la chair nous motiver et ainsi gêner et éclipser 
partiellement notre capacité à faire briller notre lu-
mière devant les hommes, ils ne tarderont pas à 
s'en apercevoir. Nous devons être si éclairés par la 
Vérité et si remplis de son Esprit que nous serons 
constamment ses représentants vivants, semant 
toujours pour l'Esprit et non pour la chair ; "Car c'est 
le Dieu qui a dit que du sein des ténèbres la lumière 
[par Son Esprit, l'Esprit de la Vérité] resplendît, qui 
a relui dans nos cœurs pour faire luire la connais-
sance de la gloire de Dieu dans la face de Christ" 
(2 Corinthiens 4 : 6 ; Jean 1 : 9). "Car vous étiez au-
trefois ténèbres, mais maintenant vous êtes lumière 
dans le Seigneur ; marchez comme des enfants de 
lumière" (Éphésiens 5 : 8 ; 1 Thessaloniciens 5 : 5). 
Ainsi nous voyons que c'est la lumière de la Vérité 
de Dieu, le saint esprit ou sainte disposition qui, 
éclairant notre cœur, éclaire le monde ; d'où l'ex-
hortation : "Faites toutes choses sans murmures et 
sans raisonnements, afin que vous soyez sans re-
proche et purs, des enfants de Dieu irréprochables, 
au milieu d'une génération tortue et perverse, parmi 
laquelle vous reluisez comme des luminaires dans 
le monde" (Philippiens 2 : 14, 15).

Nous comprenons que, pendant le règne du 
mal, le saint Esprit de Dieu n'éclaire pas directe-
ment le monde ou n'agit pas sur lui ; c'est plutôt le 
saint Esprit, ou disposition de Dieu, qui agit sur Son 
peuple qu'il scelle, et éclaire les ténèbres du monde.
St Paul nous donne un indice sur la manière dont 
le monde doit être réprouvé par l'esprit de sainteté 
dans l'Église consacrée, disant : "Marchez comme 
des enfants de lumière... N'ayez rien de commun 
avec les œuvres infructueuses des ténèbres, mais 
plutôt reprenez-les aussi... toutes choses, étant 
reprises par la lumière, sont manifestées [comme 
étant mauvaises]" (Éphésiens 5 : 8, 11, 13).

Si la lumière de la Vérité de Dieu, qui ex-
prime Sa pensée ou Son Esprit, brille dans une vie 
sanctifiée, elle est le saint Esprit qui réprouve les 
ténèbres du monde, montrant à ceux qui la voient 
ce qu'est le péché, en contraste avec la justice. De 
cette lumière leur viendra la conviction d'un juge-
ment à venir, quand la justice recevra une récom-
pense et le péché un châtiment (Jean 16 : 8-11). 
Une vie pieuse est toujours un reproche pour les 
impies, même si aucune parole de Vérité n'est pos-
sible ou opportune. 



8 — L’ÉTENDARD DE LA BIBLE

DES PAROLES SAINES
"Que votre parole soit toujours dans [un es-

prit de] grâce, assaisonnée de sel, afin que vous 
sachiez comment vous devez répondre à chacun" 
(Colossiens 4 : 6). En effet, la Parole de Dieu ex-
primée à bon escient est comme des pommes 
d'or sur des ciselures d'argent ! "Prenons garde" à 
notre vocabulaire ; nos paroles, nos conversations, 
devraient toujours être bienveillantes et édifiantes, 
qu'elles soient prononcées sur des sujets séculiers 
ou religieux. La modération devrait caractériser 
toutes nos conversations, dans toutes nos relations 
avec les hommes dans le monde, tout comme avec 
les chrétiens. La politesse, la générosité et la consi-
dération bienveillante pour leurs intérêts devraient 
être évidentes, même si la considération qu'ils ont 
envers nous n'est manifestement pas réciproque. 
Nos paroles ne devraient pas être seulement géné-
reuses, modérées, courtoises, gentilles et mues par 
l'amour, mais elles devraient aussi être assaison-
nées de sel. La Vérité et son Esprit, comme le sel, 
ont une influence purifiante et ont aussi le pouvoir 
de préserver de l'altération ce qui est bon et pur.

Si nos paroles doivent être bienveillantes, 
saines, pures et préservatrices, dans leur influence 
sur les autres, il est indispensable que nous gar-
dions notre cœur avec le plus grand soin, car c'est 
de lui que sont les issues de la vie (Proverbes 4 : 
23) ; et "de l'abondance du cœur la bouche parle. 
L'homme bon, du bon trésor, produit de bonnes 
choses, et l'homme mauvais, du mauvais trésor, 
produit de mauvaises choses" (Matthieu 12 : 34, 
35). Les paroles ont un sens, elles deviennent par 
conséquent un indicateur de ce que nous sommes. 

Il est dit de notre Seigneur Jésus, dont le 
cœur fut parfait — en qui il n'y avait pas de péché, 
ni de malice trouvée dans Sa bouche, "la grâce est 
répandue sur tes lèvres" et encore "tous lui ren-
daient témoignage et s'étonnaient des paroles de 
grâce qui sortaient de sa bouche" (Psaume 45 : 2 ; 
Luc 4 : 22). Moïse, typifiant Christ, avait prédit les 
influences bénies des paroles de notre Seigneur, 
disant : "Ma doctrine distillera comme la pluie ; ma 
parole descendra comme la rosée, comme une 
pluie fine sur l'herbe tendre, et comme des ondées 
sur l'herbe mûre" (Deutéronome 32 : 2). Jésus dit : 
"Les paroles que moi je vous ai dites sont esprit et 
vie" (Jean 6 : 63). Les paroles du Seigneur étaient 
si sages, si justes et si vraies que, bien que ses en-
nemis aient sans cesse cherché à trouver quelque 
faute, il est dit, "Ils ne pouvaient le surprendre dans 
ses paroles devant le peuple ; et étonnés de sa ré-
ponse, ils se turent" (Luc 20 : 26). D'autres dirent : 

"Jamais homme ne parla comme cet homme" 
(Jean 7 : 46).

Notre Seigneur laissa ainsi un exemple digne 
à Son peuple que l'Apôtre encouragea à suivre 
dans notre texte. L'Apôtre Pierre exhorte de même 
(1 Pierre 4 : 11) : "Si quelqu'un parle, qu'il le fasse 
comme oracle de Dieu" — avec sagesse, et confor-
mément à l'Esprit et à la Parole du Seigneur. Il est 
encore dit : "Garde ta langue du mal, et tes lèvres 
de proférer la tromperie [duperie]". "Qui garde sa 
bouche et sa langue, garde son âme de détresses". 
"Les paroles de la bouche du sage sont pleines de 
grâce, mais les lèvres d'un sot [d'un bavard mala-
visé, imprudent] l'engloutissent. Le commence-
ment des paroles de sa bouche est folie et la fin de 
son discours est un mauvais égarement" (Psaume 
34 : 13 ; Proverbes 21 : 23 ; Ecclésiaste 10 : 12, 
13). Notre prière peut ressembler aux paroles du 
Psalmiste (Psaume 19 : 14). "Que les paroles de 
ma bouche et la méditation de mon cœur soient 
agréables devant toi, ô Éternel, mon rocher et mon 
rédempteur".

2 Corinthiens 4 : 6

“Car c’est le Dieu qui a dit que 
du sein des ténèbres la lumière 
resplendît, qui a relui dans nos cœurs 
pour faire luire la connaissance de la 
gloire de Dieu dans la face de Christ.”

LA JUSTICE D'ABORD — ENSUITE L'AMOUR
Le dernier principe pour lequel nous devons 

prendre garde est celui de la justice ! Les enfants 
consacrés de Dieu voient la doctrine de l'amour 
dans la Bible et oublient qu'une leçon la précède. 
Cette leçon principale est celle sur laquelle nous 
attirons notre attention aujourd'hui. C'est la leçon 
de la justice — la droiture. Prendre garde signifie 
en effet se réveiller pour la justice ! Nous devons 
tous apprendre à discerner le vrai du faux et à 
pratiquer ce qui est juste, droit. La justice, c'est la 
droiture.

Quiconque viole le principe de Justice, la 
Règle d'Or, chez lui, dans l'Église de Christ, dans 
les affaires ou dans les relations sociales, s'il est 
chrétien, celui-là devrait examiner son attitude 
avec sérieux et avec piété et "réveillez-vous pour 
vivre justement et ne péchez pas". Ainsi, faire vio-
lence à la justice est un péché ; et pour autant que 



JANVIER - FÉVRIER 2025 — 9

nous le sachions, c'est un péché qui règne partout. 
Beaucoup n'ont pas une juste appréciation de ce 
fait. Ils ne perçoivent pas que la justice est le fonde-
ment même de tout caractère, de toute vie droite. 
C'est le fondement du Trône de Dieu (Psaume 89 : 
14). Pratiquer l'amour envers notre prochain ou 
même envers Dieu est vain si en même temps le 
principe de justice envers l'un d'eux est violé. Ce 
n'est qu'après avoir rendu justice que nous avons la 
liberté de pratiquer l'amour envers notre prochain. 
Ensuite nous pouvons faire tout ce que nous pou-
vons sur le principe de l'amour. La justice d'abord, 
l'amour ensuite, devrait être la règle qui gouverne 
toutes nos relations envers autrui.

Cela soulève une question : comment pou-
vons-nous être parfaits en volonté si notre corps 
est imparfait ? Nous répondons comme le fit 
l'Apôtre : "Car le vouloir est avec moi ; mais com-
ment accomplir... je ne le trouve pas" (Romains 
7 : 18). Il n'avait pas toujours réussi à exercer sa 
volonté pour la justice. Il en est de même pour 
tous ceux qui cherchent à marcher dans les pas 
de Jésus. Nous savons tous comment bien vou-
loir, le problème est de savoir comment bien faire. 
Peu à peu nous apprenons que Dieu ne nous ju-
gera pas selon les imperfections de notre chair ; 
aussi longtemps que nous demeurons fidèles, 
ces défauts sont couverts par la robe de justice 
imputée de Christ. Par conséquent, nous faisons 
de notre mieux pour montrer à notre Père céleste 
que nous faisons tout notre possible dans chaque 
acte, chaque parole et chaque pensée. Et puisqu'Il 
s'attend à ce que chaque membre de Sa famille 
ait une volonté parfaite, la question personnelle est 
de savoir ce qu'est la volonté de Dieu pour nous. 
Aussi, nous recherchons avec assiduité à établir 

quelle est la volonté de Dieu, bonne, agréable et 
parfaite (Romains 12 : 1, 2).

Établir ce qu'est la volonté de Dieu signifie 
aller à la connaissance de Sa volonté et l'attester 
pour nous-mêmes. Si nous sommes fidèles, nous 
y progresserons de plus en plus au fil du temps 
qui passe. D'abord, nous avons une petite connais-
sance, et nous la mettons en pratique. À mesure 
que nous croissons en grâce et en connaissance, 
nous devenons mieux initiés à la volonté de Dieu ; 
et c'est à nous de mettre en pratique ces connais-
sances accrues. Nous obtenons cette connais-
sance de la volonté de Dieu, non par un moyen 
surnaturel, mais par l'étude de la Bible (2 Timothée 
2 : 15).

Quiconque est entré dans la famille de Dieu a 
abandonné sa propre volonté et accepté, à la place, 
la volonté de Dieu. Quiconque n'a pas renoncé à 
sa propre volonté pour le Seigneur n'est pas Son 
enfant. Comme le déclare l'Apôtre : "Si quelqu'un 
n'a pas l'Esprit de Christ, celui-là n'est pas de lui" 
(Romains 8 : 9). L'Esprit de Christ est l'esprit de 
plein abandon à la volonté du Père ; et lorsque 
nous parvenons à cette condition, nous renonçons 
à notre propre volonté et acceptons, à la place, 
la volonté de Dieu. Nous faisons ainsi parce que 
c'est la voie appropriée pour tous ceux qui désirent 
suivre les pas de notre Rédempteur et parce que 
notre propre volonté s'est avérée non satisfaisante 
pour nous-mêmes. Notre esprit et notre corps sont 
si imparfaits que nous nous heurtons souvent à 
des problèmes lorsque nous faisons notre propre 
volonté. C'est pourquoi, nous sommes heureux 
de connaître et de faire la volonté de Dieu, surtout 
depuis que nous savons qu'elle est bienveillante.

Bible Standard N° 946 — janvier-février 2025

Le Pasteur Jolly attire notre attention sur ce 
point. "L'homme est mortel. C'est son problème. Il 
mourra !" Oui, même avec l'introduction d'antibio-
tiques et de médicaments miracles, aucun homme 
ne peut différer sa mort indéfiniment. Aucun homme 
n'est capable de se relever de la tombe par lui-
même. Le pouvoir de la vie appartient au Créateur, 
non à la créature. "Et l'Éternel Dieu forma l'homme, 
poussière du sol, et souffla dans ses narines le 
souffle des vies, et l'homme devint une âme vivante" 
(Genèse 2  : 7). Job 14 déclare  : "L'homme né de 

femme est de peu de jours et rassasié de trouble". 
L'enfant de Dieu consacré ne peut pas compter 
ses jours. Lorsqu'un individu donne à Dieu sa vie 
en consécration, il le fait en remettant son petit tout 
entre Ses mains pour qu'Il en prenne soin et le garde.

Nous devons nous rappeler que ceux qui 
se consacrent selon les termes du salut électif ou 
sélectif pendant l'œuvre élargie de la Moisson de 
l'Âge de l'Évangile, effectuent leur consécration 
jusqu'à la mort. Nous remettons notre petit tout à 
Dieu afin qu'Il l'utilise aussi longtemps qu'Il le dé-

PENSÉES SUR UN SERVITEUR DE JÉHOVAH QUI MEURT JEUNE.
“Non pas sur le principe des œuvres, afin que personne ne se glorifie ;  

car nous sommes son ouvrage, ayant été créés dans le christ Jésus pour les bonnes œuvres  
que Dieu a préparées à l’avance, afin que nous marchions en elles” — Éphésiens 2 : 9, 10.



10 — L’ÉTENDARD DE LA BIBLE

sire. En tant que semence pré-millénaire d'Abra-
ham, les Campeurs Consacrés de l'Épiphanie sont 
soumis aux règles électives de la consécration ; le 
moment est venu pour nous de nous désaltérer au 
torrent de l'expérience. Le temps pour notre cher 
Maître de boire au torrent est passé, néanmoins 
les leçons et les encouragements qui en découlent 
se trouvent toujours exposés devant nous dans les 
Écritures. Nous nous abreuvons au torrent de l'ex-
périence pour apprendre les leçons nécessaires à 
notre préparation au Royaume. Il ne suffit pas que 
nous ayons goûté au torrent de l'expérience, que 
nous ayons retenu quelque chose de l'obéissance, 
que nous ayons enduré des épreuves et qu'en cer-
taines occasions nous ayons appris l'obéissance 
par les choses souffertes ; il nous faut continuer à 
boire jusqu'à ce que nous puissions dire avec joie 
— Père, que Ta volonté soit faite, non la nôtre ! Si 
nous ne buvons pas de cette manière au torrent, 
nous n'aurons pas part à la gloire qui suivra. 

Certains membres du peuple du Seigneur, ne 
percevant pas la question sous son vrai jour, sont 
enclins à prier pour que les épreuves et tentations 
leur soient épargnées, alors même qu'ils devraient 
réaliser que les épreuves et difficultés des consa-
crés sont un témoignage de l'esprit qu'ils sont 
enfants de Dieu, étant formés et préparés par Lui 
pour une part glorieuse dans le Royaume auquel 
Il nous a appelés. C'est le privilège de l'enfant de 
Dieu consacré de souffrir et d'apprendre à endurer 
les rigueurs comme de bons soldats, d'estimer nos 
épreuves et difficultés d'un point de vue approprié 
et de nous réjouir quand elles se présentent à nous.  

De plus, à propos de la maladie et de la mort 
de Lazare, notre Seigneur déclare, non pas qu'un 
péché de sa part en fut la cause, mais que cela fut 
permis dans le but d'être à la gloire de Dieu. De 
même, dans cette leçon, Il explique (Jean 9 : 3) que 
le fait que l'homme naquit aveugle n'était pas impu-
table au péché, mais plutôt, "afin que les œuvres 
de Dieu soient manifestées en lui". Oui, le miracle 
offrit une preuve indubitable de la puissance divine 
manifestée par Christ et attesta de la véracité de la 
messianité qu'Il revendiquait.

Cela dit, nous ne nions pas que le péché 
soit fréquemment à l'origine de la maladie. Bien au 
contraire, nous l'affirmons et confirmons cette vue 
par les paroles de notre Seigneur à l'un de ceux qu'Il 
a guéris : "Voici, tu es guéri ; ne pèche plus, de peur 
que pis ne t'arrive" (Jean 5 : 14). Mes chers frères, 
nous n'attribuons pas à la puissance de Satan les 
difficultés que nous rencontrons. Nous sommes 
heureux qu'il soit limité et restreint : car, au-delà des 

faiblesses avec lesquelles nous sommes nés, nous 
trouvons bien assez de mauvaises dispositions 
et de déficiences reçues par hérédité, et opérant, 
non seulement entre parents et enfants, mais aussi 
entre voisins. Nous pouvons effectivement nous 
réjouir de ce que le pouvoir de séduction de Satan 
ne soit pas autorisé à polluer notre esprit à l'opposé 
de notre volonté, excepté si nous le soumettons à 
la sympathie et au contact des choses mauvaises. 
De plus, soyons satisfaits également de ce que la 
maladie et la mort qui agissent dans l'homme ne 
soient pas entièrement soumises au prince des 
ténèbres ; car si les Écritures déclarent que le pou-
voir de Satan est un pouvoir de mort, elles nous 
montrent aussi qu'il ne détient pas ce pouvoir de 
manière illimitée, mais qu'il ne peut l'exercer que 
sous les contraintes et les restrictions imposées 
par Dieu. La vie et la mort d'un enfant consacré de 
Dieu sont sous la protection et la garde de Dieu ! Et 
non de Satan. 

Examinons brièvement le cas de notre ami 
Job. Il est une autre illustration que les maladies 
et calamités de diverses natures ne constituaient 
pas des punitions pour le péché, mais plutôt des 
tests de fidélité à Dieu ; car nous recevons le témoi-
gnage de Job lui-même de son amour pour Dieu, de 
sa confiance en Lui et de sa fidélité à Son égard : 
"Voici, qu'il me tue, j'espérerai en lui" (Job 13 : 15). 
En outre, nous avons le témoignage même de Dieu 
en ce sens, en faveur de Son serviteur Job, et en 
réprimande de ses amis qui prétendaient à tort que 
sa maladie et ses calamités étaient des châtiments 
résultant du péché.

En tant qu'enfants consacrés, nous ne 
sommes plus aveugles, cependant nous ne par-
venons pas encore à comprendre pleinement la 
méthode par laquelle sont tenus les comptes de la 
Justice divine. C'est le privilège des consacrés de 
dire : "Que rendrai-je à l'Éternel pour tous les biens 
qu'il m'a faits ? Je prendrai la coupe du salut, et 
j'invoquerai le nom de l'Éternel. J'acquitterai mes 
vœux [j'accomplirai mon alliance de consécration 
et mes vœux subordonnés] envers l'Éternel, — 
oui, en faveur [dans l'intérêt] de tout son peuple" 
(Psaume 116 : 12-14). Cela impliquera, comme 
dans le cas de Jésus, la fidélité à mourir chaque 
jour (1 Corinthiens 15 : 31), jusqu'à la mort même ; 
mais "précieuse, aux yeux de l'Éternel, est la mort 
de ses saints [Ses saints dévoués]".

En qualité de soldats chrétiens, nous menons 
un "combat de la foi" sur tous les plans. Il s'agit d'un 
combat sous la direction d'un Conducteur invisible 
et contre un Ennemi invisible ; et ce n'est que par 



JANVIER - FÉVRIER 2025 — 11

l'œil de la foi que nous reconnaissons le Capitaine 
de notre salut, et ce n'est qu'au moyen de la Parole 
de Dieu que nous recevons Ses instructions et 
sommes en mesure de reconnaître le chef rusé qui 
s'oppose à nous. Un tel combat ne peut être mené 
avec succès que s'il est accompagné d'une prière 
sincère et d'une vigilance constante. Et nous pou-
vons nous exclamer : "Mais grâces à Dieu, qui nous 
donne la victoire par notre seigneur Jésus Christ !" 
(1 Corinthiens 15 : 57).

Quelle que soit la durée pendant laquelle 
nous avons le souffle de vie, nous tenons ferme-
ment la foi que nous devons posséder pour être 
de véritables soldats, laquelle ne consiste pas 
seulement en une croyance intellectuelle en Dieu, 
mais plutôt en une combinaison de l'intellect et des 
affections qui doivent être mobilisés. Certains n'ont 
que la croyance de la tête, d'autres uniquement 
les qualités du cœur. Or, ni l'une sans l'autre n'est 
suffisante ; seule, aucune d'entre elles ne résistera 
à l'épreuve ardente. Les deux doivent demeurer 
ensemble afin d'être apte à persévérer jusqu'à la 
fin [quel que soit le nombre de nos années] et à 
gagner la récompense promise. L'épreuve de notre 
foi à laquelle notre Seigneur et les Apôtres faisaient 
référence est un test, non seulement à notre recon-
naissance intellectuelle de la Vérité divine, mais 

aussi de la confiance de notre cœur en Dieu et en 
Christ. À ces deux égards, tout véritable enfant de 
Dieu verra sa foi durement éprouvée et, comme un 
soldat fidèle, il ne saura manquer d'être armé pour 
la lutte.

Si le fondement intellectuel de notre foi fait 
l'objet d'une attaque, nous devrions veiller à ce que 
chaque élément de notre croyance soit accompa-
gné d'un "ainsi dit le Seigneur". Que la Parole de 
Dieu seule règle chaque question  ; et qu'aucune 
philosophie humaine, aussi ingénieuse soit-elle, ne 
nous entraîne dans l'erreur  ; en effet, si le fonde-
ment de la foi devient instable, la superstructure ne 
sera pas capable de résister aux vents et aux tor-
rents de l'adversité qui s'abattront sur elle (Matthieu 
7 : 24-27). Le doute et la crainte la feront trembler ; 
et lorsqu'elle sera ainsi affaiblie, l'Adversaire vigi-
lant ne manquera pas d'envoyer contre elle un vent 
de tentation, et bien grand sera le péril pour l'âme.

Aussi sûrement que survienne la mort, sur-
vient aussi la vie dans la résurrection promise. 
Comme enfants de Jéhovah, nous remettons notre 
petit tout à Ses soins et à Sa garde, y compris le 
moment de notre mort. Lorsqu'une vie devient un 
souvenir, le souvenir devient un trésor.

Bible Standard N° 945 — novembre-décembre 2024

QUELQUES PAS DANS LA CROISSANCE CHRÉTIENNE
“Mais le Dieu de toute faveur, qui vous a appelés à sa gloire éternelle dans le christ Jésus,  

lorsque vous aurez souffert un peu de temps, vous rendra lui-même accomplis,  
vous affermira, vous fortifiera et vous établira.” (1 Pierre 5 : 10)

Les paroles ci-dessus furent écrites par l'Apôtre 
Pierre qui, après des années d'expérience au service 
du Maître et sous Sa discipline, avait manifestement at-
teint, au travers de nombreuses tribulations, l'assurance 
bénie d'être affermi, fortifié et établi dans la foi et dans 
la pratique des principes de l'Évangile. Pierre eut beau-
coup à souffrir et à endurer dans son effort continu pour 
vaincre. À l'égal de tous les disciples de notre Seigneur, 
il eut beaucoup à supporter du dehors, sous forme 
d'opprobre, et parfois de persécution, pour la cause 
de la Vérité. Mais il eut probablement beaucoup plus à 
combattre au-dedans : il avait une disposition naturel-
lement impulsive, hésitante, difficile à réfréner, quand 
bien même la Vérité apparaissait claire à son esprit et 
que ses affections étaient fixées sur le Seigneur. Ce 
devrait être le but de tout enfant de Dieu véritablement 
consacré d'atteindre cet état désirable de force et d'en-
racinement ferme dans la foi. Cette condition ne peut 
être atteinte en un seul bond ; elle s'acquiert par une 
croissance soutenue et graduelle, sous la discipline de 
la souffrance — ainsi que l'exprime l'Apôtre : "lorsque 
vous aurez souffert, un peu de temps". Or, comme le 

ÉQUILIBRE
Relations, 

Finances, Patience, 
Empathie, Amour, Joie, 

Sérénité,
Confiance en soi, 

Sincérité,
Utilité,

 Compassion,
 Vitalité, Repos, 

Digestion, Vigueur, Santé.

fait remarquer st Paul (Hébreux 12 : 11-13), "aucune 
discipline, pour le présent, ne semble être un sujet de 
joie, mais de tristesse ; mais plus tard, elle rend le fruit 
paisible de la justice à ceux qui sont exercés par elle". 
"C'est pourquoi", ajouterions-nous avec lui, "redressez 
les mains lassées et les genoux défaillants, et faites des 
sentiers droits à vos pieds, afin que ce qui est boiteux 
ne se dévoie pas".



Impression : Imprimerie Julien 62 Divion     	 Le responsable de la publication et maquette : André KUC

LA
B

E
L 

IM

PRESSION
 V

E
R

T
E

LIV
- 2023 -

Êtes-vous fatigués et abattus dans le voyage, 
découragés par la lenteur de vos progrès, et presque 
submergés par les soucis et les diverses perplexités 
de cette vie ? Une léthargie et une indifférence s'em-
parent-elles de vous, refroidissant votre ardeur pour 
le service du Maître, relâchant vos efforts dans cette 
direction et engageant de plus en plus votre intérêt sur 
d'autres questions ? Alors prenez garde ! Il est grand 
temps de vous réveiller. Soyez sobres, soyez vigilants, 
car votre adversaire, le diable, comme un lion rugissant 
rôde autour de vous, cherchant qui il pourra dévorer. 
Parfois il va ça et là comme un lion rugissant et par-
fois il se tient comme un serpent endormi dans l'herbe. 
Quelquefois, tel un lion, alors que nous ne sommes pas 
sur nos gardes, il bondit sur nous à l'improviste, acti-
vant les mauvaises dispositions de la vieille nature et, à 
moins d'une résistance désespérée, il prendra l'empire 
sur nous et nous conduira à la ruine, ou tout au moins, il 
tentera de nous faire dévier de la voie de l'étroit chemin. 
Et d'autres fois, à la manière du serpent (2 Corinthiens 
11 : 3), il revêt un aspect agréable et apparemment rai-
sonnable, et s'efforce de nous écarter du chemin. Si 
nous nous laissons ainsi surprendre, soit par négligence 
à nous approprier de la Vérité, ou par indifférence à être 
réceptifs et à cultiver son esprit, nous pouvons être sûrs 
que notre adversaire, en alerte permanente, remportera 
sur nous un avantage auquel nous ne pourrons résister, 
sinon avec beaucoup de difficultés.

Notre seule sûreté est donc de prêter une sé-
rieuse attention au conseil de l'Apôtre. Soyez sobres, 
soyez inébranlables dans la foi, soyez vigilants et résis-
tez à l'adversaire. Nous trouvons, au-dedans comme en 
dehors de nous, des ennemis que nous devons traiter 
sans ménagement. La vieille nature, que nous avons 
promis de crucifier, ne doit pas être considérée avec 
trop de sensibilité par nous-mêmes, bien qu'il nous 
faille être prudents et pleins d'égards dans nos rapports 
avec les autres. Nous devons laisser mourir la vieille 
nature, et nous réjouir de voir les nouveaux cœur, esprit 
et volonté triompher d'elle. Nous devons regarder notre 
vieille nature bien en face, avec le désir de voir toutes 
ses difformités et être reconnaissants envers le frère ou 
la sœur qui nous les montre avec bienveillance ; nous 
devrions même considérer sérieusement le reproche 
sans pitié d'un ennemi, ou la critique vive d'un ami mal 
avisé mais bien intentionné, et tirer profit, si sévère que 
soit la blessure infligée à notre chair sensible et frémis-
sante. Tout cela fait partie du processus de crucifixion, 
une partie de l'humiliation sous la puissante main de 
Dieu — sous la discipline de Sa Vérité. Si nous l'étu-
dions soigneusement et cultivons son esprit jour après 

jour, cherchant constamment à nous débarrasser de 
tout ce qui lui est contraire, notre caractère se dévelop-
pera, mûrira et croîtra de plus en plus à la ressemblance 
du glorieux Modèle donné pour que nous l'imitions. Nos 
convictions quant à la Vérité deviendront mieux établies 
et plus claires ; notre foi en Dieu et dans la puissance de 
Son amour et de Sa grâce sera de plus en plus affermie. 
Et notre effort constant pour apprendre et accomplir la 
volonté de Dieu évoluera en une habitude enracinée, et 
ainsi nous deviendrons forts dans le Seigneur et serons 
capables de fortifier et de confirmer la foi des autres.

Si nous avons des soucis, nous sommes invités 
à tous les rejeter sur le Seigneur, sachant qu'Il prend 
soin de nous. Et, au sein des épreuves présentes, nous 
avons l'assurance encourageante que nous pouvons, 
avec une sobriété et une humilité constantes, travailler 
à notre salut avec crainte et tremblement, ayant d'abord 
été rachetés par le sang précieux de Christ et, par la foi, 
obtenu le privilège d'y travailler. 

En outre, nous sommes réconfortés au milieu des 
épreuves par l'assurance bénie que si Dieu résiste aux 
orgueilleux, comme eux aussi Lui résistent, Il fait grâce 
aux humbles. Humilions-nous donc nous-mêmes, en 
tant que Ses enfants consacrés, sous la puissante main 
de Dieu, afin qu'Il nous élève au temps convenable. 
Et gardons à l'esprit que nos souffrances et nos croix 
ne proviennent pas toutes de l'opposition du monde à 
la Vérité, mais qu'une grande partie d'entre elles doit 
nécessairement découler de notre fidélité, non pas en 
excusant et en cultivant les mauvais penchants de notre 
nature déchue, mais en les mortifiant et en les assujet-
tissant, afin d'être plus aptes au service du Seigneur.

"Car si quelqu'un écoute la parole et ne la met 
pas en pratique, il est semblable à un homme qui consi-
dère sa face naturelle dans un miroir ; car il s'est consi-
déré lui-même et s'en est allé, et aussitôt il a oublié quel 
il était" (Jacques 1 : 23, 24). En tant qu'enfants consa-
crés de Jéhovah, soyons à la fois des auditeurs et des 
pratiquants de la Parole de Dieu. La Parole du Seigneur 
ne peut être d'aucun profit à quiconque ne vient pas, 
dans un esprit de douceur et de prières, sur ses pages 
pour en être instruit !

"Oh, n'être rien, non, rien, rien,
Plutôt que je m'humilie,

Dans la poussière du chemin,
Pour que l'homme L'apprécie."

[Hymne 229, strophe 3 — Trad.]

Bible Standard N° 926 — septembre-octobre 2021


	_GoBack
	_GoBack

